
Имам в исламе подобен
священнику в христианстве?

Словом «имам» в исламе обозначается тот, кто руководит молитвой
стоящих за ним людей, либо тот, кто руководит ими и заботится об их
делах. Это не какой-то религиозный ранг, на который может претендовать
строго определённая прослойка людей. В исламе нет религиозной
иерархии и духовенства. Религия — для всех. Люди равны перед Аллахом,
как зубья одной расчёски, и нет никакой разницы между арабом и
неарабом, — играют роль только богобоязненность и добрые дела. Больше
прав на то, чтобы быть имамом, имеет тот, кто знает больше из Корана и в
целом лучше знает нормы, связанные с молитвой. И сколь бы уважаемым
ни был имам в среде мусульман, он в любом случае никогда не слушает
исповеди и не занимается отпущением грехов, как это делают
христианские священники.

«Они признали господами помимо Аллаха своих первосвященников и
монахов, а также Мессию, сына Марьям [Марии]. А ведь им было велено
поклоняться только одному Богу, кроме которого нет иного бога. Он
превыше того, что они придают в сотоварищи!»[170] Сура 9 «Покаяние»,
аят 31.

Ислам утверждает то, что пророки не могут допускать ошибок в том, что
они передают от Всевышнего, тогда как ни священники, ни святые не
обладают непогрешимостью и не получают Божественного откровения. В
исламе строго запрещено обращаться с мольбами о помощи и защите к
кому-то или чему-то помимо Аллаха, даже если речь идёт о пророках,
поскольку не имеющей чего-то никоим образом не может дать это другим.
Как человек может молить о помощи тех, кто не способен помочь даже
себе? Молить о чём-то Всевышнего — величие, молить о чём-то других —
унижение. Мыслимо ли равнять царя и простолюдинов в том, что касается
обращения с просьбами? Разум и логика полностью отвергают эту идею.
Просить кого-то, кроме Аллаха, — абсурд на фоне веры в существование
Всемогущего Бога. Это многобожие, придавание Аллаху сотоварищей,



противоречащее исламу и являющееся величайшим грехом.

Всевышний Аллах повелел Своему Пророку:

«Скажи: “Я не властен принести себе пользу или причинить себе вред,
если того не пожелает Аллах. Если бы я знал сокровенное, то приумножил
бы для себя добро, и зло не коснулось бы меня. Однако я — всего лишь
предостерегающий увещеватель и добрый вестник для верующих
людей”»[171]. Сура 7 «Преграды», аят 188.

«Скажи: “Поистине, я — такой же человек, как и вы. Только мне внушено,
что ваш Бог — Бог Единственный. Тот, кто надеется [избежать наказания и
обрести милость при] встрече со своим Господом, пусть совершает
праведные деяния и никому не поклоняется наряду со своим
Господом”»[172]. Сура 18 «Пещера», аят 110.

«Мечети принадлежат Аллаху. Не взывайте же ни к кому наряду с
Аллахом»[173]. Сура 72 «Джинны», аят 18.

سؤال وجواب حول الإسلام
Source: https://e-quran.com/qa/ru/show/66/
Arabic Source: https://e-quran.com/qa/ar/show/66/
Wednesday 4th of February 2026 09:30:23 AM

https://e-quran.com/qa/ru/show/66/
https://e-quran.com/qa/ar/show/66/

